ICARHSE

International Conference on Advance Research in Humanities, Applied Sciences and Education
Hosted from New York, USA
https://theconferencehub.com October, 28th 2025

MA’RIFATPARVARLIK: MOHIYAT, MAZMUN VA FALSAFIY ASOSLAR
Jo'raboyeva Ruxsora Muhiddinjon qizi

Kirish

Ma’rifatparvarlik insoniyat tafakkuri tarixida eng muhim ijtimoiy-falsafiy oqimlardan biridir.
U insonni ma’naviy va aqliy kamolot sari yetaklovchi, jamiyatni ilm va tafakkur asosida
rivojlantirishga chorlovchi g‘oyaviy tizim sifatida shakllangan. “Ma’rifat” tushunchasi
arabcha “arafa” — “bilish, anglash” ildizidan kelib chiqgan bo‘lib, falsafiy jihatdan bilim
orqali haqigatni anglash va jamiyatni yuksaltirish jarayonini ifodalaydi.
Ma’rifatparvarlikning falsafiy mohiyati insonni bilish sub’ekti sifatida anglash, aqlni jamiyat
taraqqiyotining markaziga qo‘yish va ma’naviy qadriyatlarni yangilashga qaratilgan. Inson
tafakkurida u gnoseologik (bilish nazariyasi), aksiologik (qadriyatshunoslik) va antropologik
(inson mohiyatini anglash) konsepsiyalar bilan uzviy bog‘liqdir.

Sharq tafakkurida ma’rifatparvarlik “komil inson” konsepsiyasi, “ilm va amal birligi” tamoyili
orqali talgin etilgan. G‘arbda esa u “ratsional tafakkur”, “ilmiy bilish” va “inson erkinligi”
g‘oyalari asosida shakllangan. Shu bois, ma’rifatparvarlik — bu nafaqat tarixiy hodisa, balki
inson tafakkurining falsafiy-gnoseologik evolyutsiyasining bosqichidir.

Asosiy qism

1. Ma’rifatparvarlik tushunchasining falsafiy mohiyati

Ma’rifatparvarlik falsafasi insonni bilish faoliyatining markaziga qo‘yadi. Falsafiy nugqtai
nazardan, bu jarayon ontologik (borligni bilish), gnoseologik (bilish usuli) va aksiologik
(bilimning gadriyati) darajalarda ifodalanadi.

Sharq mutafakkirlaridan Forobiy “Fozil shahar ahli” asarida bilimni adolatli jamiyatni tashkil
etuvchi asosiy kuch sifatida talgin qiladi. Unga ko‘ra, “fozil jamiyat’ning bosh magsadi
insonni ma’rifat orqali komillikka yetkazishdir.

Ibn Sino esa “Donishnoma” asarida bilishni “ruhiy mukammallikning eng oliy shakli” deb
baholaydi. Unga ko‘ra, inson o‘z ma’rifati orqali tabiat va mavjudot mohiyatiga yaqinlashadi.
Bu g‘oya gnoseologik realizm tamoyiliga asoslanadi — ya’ni haqiqatni bilish aqgl orqali
amalga oshadi.

G‘arb falsafasida Rene Dekartning “Cogito ergo sum” (“Men o‘ylayman, demak,
mavjudman”) iborasi ma’rifatparvarlikning epistemologik markaziga aylandi. Bu fikr insonni
bilish jarayonining faol sub’ekti sifatida ko‘rsatdi. Immanuil Kant esa “Aql insonni oz
bilmasligidan ozod etuvchi kuchdir” deb ta’kidlab, ma’rifatparvarlikni erkin tafakkur falsafasi
darajasiga ko‘tardi.

) 1




ICARHSE

International Conference on Advance Research in Humanities, Applied Sciences and Education
Hosted from New York, USA
https://theconferencehub.com October, 28th 2025

2. Ma’rifatparvarlikning aksiologik mazmuni: ilm va axloq birligi

Ma’rifatparvarlik fagat bilimga asoslangan emas — u axloqiy-ma’naviy qadriyatlar bilan
uyg‘unlashgan falsafiy tizimdir. Sharq tafakkurida bu tamoyil “ilm va amal birligi”
konsepsiyasi bilan ifodalangan.

Alisher Navoiy “Mahbub ul-qulub”da shunday deydi: “Ilm amalsiz bo‘lsa, tan nurdan judo
bo‘lur.” Bu, falsafiy tilda aytganda, aksiologik sintez — ya’ni bilimning qadri fagat uning
inson va jamiyat uchun foydali bo‘lishi bilan belgilanadi.

G‘arbda Volter, Didro, Rousseau singari faylasuflar ham “bilim — insonni ozod etuvchi, lekin
axloqiy tamoyilsiz halokatli kuch” degan fikrni ilgari surdilar. Shu bois, ma’rifatparvarlik
g‘oyasi axloqiy mas’uliyatni bilim bilan birlashtirishni talab giladi. Bu esa uni aksiosentrik
falsafa — ya’ni qadriyat markazli tafakkur tizimiga aylantiradi.

3. O‘zbek ma’rifatparvarlik tafakkuri va uning falsafiy manbalari

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Markaziy Osiyoda jadidchilik harakati milliy
ma’rifatparvarlikning eng yuksak bosqichini boshlab berdi. Ismoil G‘aspirali, Abdulla
Avloniy, Mahmudxo‘ja Behbudiy, Abdurauf Fitrat kabi ma’rifatparvar ziyolilar ilm,
tafakkur va ma’naviyatni millat taragqiyotining tayanchi deb bildilar.

Avloniy “Turkiy guliston yoxud axloq”da “Ilm — hayot chirog‘i, ma’rifat — millat najoti”” degan
tamoyilni ilgari suradi. Bu fikr falsafiy jithatdan ma’naviy-ontologik determinizm — ya’ni
ma’naviyat va bilim o‘rtasidagi sababiy bog‘liglikni ifodalaydi.

Fitrat esa “Ruhiy uyg‘onish” konsepsiyasini ishlab chiqib, ma’rifatni milliy o‘zlikni anglash
bilan bog‘ladi. Shu bois o‘zbek ma’rifatparvarligi nafaqat ilmiy, balki milliy-falsafiy
uyg‘onish harakati sifatida shakllandi.

4. Zamonaviy ma’rifatparvarlik: inson kapitali va ma’naviy barqarorlik

XXI asrda ma’rifatparvarlik g‘oyasi yangi bosqichga ko‘tarildi. Zamonaviy falsafada u
axborot sivilizatsiyasi, inson kapitali, intellektual jamiyat va barqaror rivojlanish
falsafasi bilan bevosita bog‘lanadi.

Ragamli asrda ma’rifat nafaqat axborot yig‘ish, balki axloqiy tafakkur asosida axborotni
gayta talqin etish qobiliyatini bildiradi. Shu sababli zamonaviy ma’rifatparvarlik — bu
“axborotli inson” emas, balki “mas’uliyatli inson” konsepsiyasidir.

Falsafiy nuqtai nazardan, bu jarayon aksiologik transformatsiya deb ataladi — ya’ni
bilimdan ma’naviy qadriyatga o‘tish jarayoni. Shu jihatdan, hozirgi global davrda
ma’rifatparvarlik insoniyat taraqqiyotining ma’naviy tayanchi sifatida dolzarb ahamiyat kasb
etmoqda.

) 1




ICARHSE

International Conference on Advance Research in Humanities, Applied Sciences and Education
Hosted from New York, USA
https://theconferencehub.com October, 28th 2025

Xulosa

Ma’rifatparvarlik goyasi inson tafakkurining eng yuksak bosqichini — ongli, axloqiy va
mas’uliyatli bilish faoliyatini ifodalaydi. U gnoseologik jihatdan haqiqatni izlash, aksiologik
jihatdan gadriyat yaratish, antropologik jihatdan esa insonni ma’naviy komillikka yetkazish
jarayonidir.

Sharq va G‘arb falsafasidagi turlicha talginlar mohiyat e’tibori bilan yagona maqsadga —
insonni ma’rifat orqali mukammallashtirishga xizmat giladi. O‘zbek ma’rifatparvarlik maktabi
esa bu g‘oyani milliy o‘zlik, ma’naviyat va ezgulik bilan boyitgan.

Bugungi kunda ma’rifatparvarlik faqat ilmiy yoki tarixiy tushuncha emas, balki insoniyatning
axloqiy-intellektual barqarorligini ta’minlovchi falsafiy paradigma sifatida dolzarbligini
saglab qolmoqda.

Foydalanilgan adabiyotlar
1. Forobiy A.N. Fozil shahar aholisining nazariyalari hagida. — Toshkent: G*. G‘ulom
nashriyoti, 1993.
Ibn Sino. Donishnoma. — Toshkent: Fan, 1980.
Alisher Navoiy. Mahbub ul-qulub. — Toshkent: G*. G‘ulom nashriyoti, 1983.
Kant I. Critique of Pure Reason. — London: Cambridge University Press, 1998.
Voltaire. Philosophical Dictionary. — Oxford University Press, 2002.
Avloniy A. Turkiy guliston yoxud axlog. — Toshkent: O‘qituvchi, 1992.
Behbudiy M. Tanlangan asarlar. — Samarqand: Zarafshon, 1994.
Fitrat A. Milliy uyg ‘onish g ‘oyalari. — Toshkent: Ma’naviyat, 2001.
G‘afurov R. Sharq falsafasi va ma’naviyat asoslari. — Toshkent: Fan, 2018.
10 Karimov I.A. Yuksak ma’naviyat — yengilmas kuch. — Toshkent: Ma’naviyat, 2008.
11. Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere. — MIT Press, 1991.

00 N oUW




